Conexiones Culturales y
Patrimonio Prehistorico

editado por
Juan Manuel Garrido Anguita

ARIC] |
| HAL]
() _[PR




Conexiones Culturalesy

Patrimonio Prehistorico

editado por

Juan Manuel Garrido Anguita

ARCHAEOPRESS ARCHAEOLOGY



Homenaje a José C. Martin de la Cruz



ARIC] |
HAIL

X
O_ PR
SIS

ARCHAEOPRESS PUBLISHING LTD
Summertown Pavilion

18-24 Middle Way

Summertown

Oxford OX2 7LG

www.archaeopress.com

ISBN 978-1-80327-358-7
ISBN 978-1-80327-359-4 (e-PDF)

© the individual authors and Archaeopress 2023

©0cl0

This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International
License. To view a copy of this license, visit http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/ or send a letter to
Creative Commons, PO Box 1866, Mountain View, CA 94042, USA.

This book is available direct from Archaeopress or from our website www.archaeopress.com


http://www.archaeopress.com

Heliolatria calcolitica

José Luis Escacena Carrasco

Universidad de Sevilla.

Estando ya plenamente integrado en la Universidad
de Cérdoba como docente y como investigador, a
comienzos del presente siglo el profesor Martin
de la Cruz desarrollé una serie de trabajos sobre el
megalitismo de la cuenca media del Guadalquivir.
Llevado por el intento de acrecentar el conocimiento
de este fenémeno cultural, pero también por la
necesidad de protegerlo por su condicién de legado
patrimonial, como parte de dicha tarea elabor6 con
J.C. Vera Rodriguez un trabajo de sintesis para el III
Congreso de Historia de Andalucia. En sus paginas se daba
un repaso general al proceso historiogréfico por el que
habfan pasado muchos monumentos prehistéricos
de tipo dolménico o similar levantados en tierras
cordobesas (Martin de la Cruz y Vera 2002). En esta
zona del mediodfa ibérico se ubican diversos conjuntos
megaliticos que han recibido desigual atencién
investigadora, destacando un foco especialmente
importante en la comarca de Los Pedroches, limitrofe
ya con el dmbito de la Meseta espafiola. En este
grupo se han llevado a cabo recientemente trabajos
arqueoastrondmicos especialmente interesantes para el
tema abordado en estas paginas, ya que han revelado su
orientacién mayoritaria al orto solar (Benitez de Lugo et
al. 2021). Las propuestas que contiene mi contribucién
a esta obra hay que tomarlas como meras conjeturas
verosimiles y lineas de trabajo futuro, que dedico a
nuestro homenajeado como gratitud por su amistad
més que por las razones meramente académicas que
también me han relacionado con él.

Los Pedroches no es un territorio especialmente
afortunado en la investigacién prehistérica. Muchos
yacimientos merecen una atencién mayor que la
prestada hasta ahora. Pero este espacio singular fue uno
de los elegidos por J.C. Martin de la Cruz para actualizar
este panorama y para denunciar el lamentable estado
de conservacién que amenazaba a ese rico patrimonio
arqueoldgico. Entre el fecundo legado megalitico de
esta zona de Sierra Morena resalta el conjunto de
Minguillo, en la localidad de Villanueva de Cérdoba, de

Cuando levantes tus ojos al cielo, cuando veas el Sol, la
Luna, las estrellas y todo el ejército de los cielos, no vayas
a dejarte seducir y te postres ante ellos para darles culto.
Eso se lo ha repartido Yahveh tu Dios a todos los pueblos
que hay debajo del cielo.

(Deuterominio 4, 19)

cuya estructura IV procede un plato calcolitico con un
esteliforme inciso en su interior. Esta pieza de alfareria
me llamé la atencidén cuando lei la monografia que
precisamente el profesor Martin de la Cruz promovié
como fruto de su labor investigadora, y que edité
como coordinador cientifico junto con S. Gutiérrez
Escobar (Martin de la Cruz y Gutiérrez 2006). Por lo que
conozco de este yacimiento, el referido plato es uno
de los escasos elementos cerdmicos con ‘decoracién’
procedentes de dicha estructura funeraria, que aqui
usaré para adentrarme en un tema que de momento
se mueve sobre todo en el terreno de las hipdtesis
necesitadas de estudios mds profundos y sostenidos. En
cualquier caso, no me asusta aceptar este reto porque la
investigacidn siempre parte de propuestas que fabrica
la imaginacién a partir de unos pocos datos, y cuyo
posterior sometimiento a verificacién podra consolidar
o tirar a la papelera.

De forma intencionada y consciente, en el pérrafo
anterior he colocado comillas al término ‘decoracién’
con el deseo de suprimirlo de mi argumentario en
este trabajo. Seglin el concepto que transmite a la
mayoria de la poblacién, por dicha palabra solemos
hoy entender un simple adorno destinado a embellecer
una estancia, un elemento arquitecténico, una vasija
o cualquier otra cosa de nuestro entorno. Pero mi
propuesta implicard que es precisamente esta acepcion
mds comun la que menos importancia tuvo en tiempos
pasados, cuando cualquier motivo plasmado sobre los
objetos de uso cotidiano estaba cargado de un fuerte
simbolismo. Es tarea de los prehistoriadores entrar
de lleno en la mente de las antiguas culturas dgrafas a
través de esos signos repletos de significado. Pero en
la actualidad se trata de una linea bastante olvidada
por el personal, que ha preferido otras ramas como
forma mds rdpida y menos comprometida de engrosar
el curriculum y de rentabilizarlo. El ejemplo mads
evidente de esta situacién es sin duda el crecimiento
exponencial que recientemente ha experimentado la
arqueometria, que de ser un magnifico recurso para la

CONEXIONES CULTURALES Y PATRIMONIO PREHISTORICO (ARCHAEOPRESS 2023): 107-121



CONEXIONES CULTURALES Y PATRIMONIO PREHISTORICO

investigacién ha pasado a convertirse casi en la tnica
garantfa de cientificidad para mediocres e incautos. El
prehistoriador no puede limitar su labor a identificar
los componentes quimicos utilizados para pintar los
bisontes de Altamira, por muy sorprendente que nos
parezca el resultado de los andlisis. A la hora de abordar
estos temas podemos seguir interesados en el enfoque
emic que hurga en la comprensién de los simbolos,
es decir, en preguntar al registro qué pensaban sus
protagonistas y autores sobre las imdgenes que nos
dejaron y sobre los motivos que les movian a hacerlo.
Estos parrafos son un intento de penetrar en las ideas
que estan detras de la representacién solar que una
mano calcolitica elabord hace unos cinco mil afios en
el soleado plato del dolmen cordobés de Minguillo IV.
Como tantos otros recipientes cerdmicos de entonces,
de este testimonio sélo nos ha llegado una parte; pero
ese trozo es suficiente para imaginarlo entero, cuando
el Sol inciso en su interior lucfa en su plenitud de
forma esplendorosa (fig. 1). Hay revistas espafiolas de
arqueologia que dltimamente tienen a gala no publicar
articulos cuando estdn basados en informacién
fragmentaria y/o descontextualizada, pero esa censura
habla sobre todo de la estrechez mental de quienes las
dirigen. ;Existe una ciencia en la que sus investigadores
cuenten con la totalidad de los datos posibles sobre el
tema abordado? ;jAcaso los entomdlogos no pueden
escribir sobre la conducta colectiva de las hormigas
porque no han experimentado con todos y cada
uno de los individuos de la colonia estudiada? ;Qué
condiciones debe cumplir un elemento arqueoldgico
para considerarlo contextualizado? ;Dénde tiene
que aparecer una estela de guerrero para cumplir
esta condicién? Toda disciplina cientifica trabaja
siempre con informacién parcial, simplemente porque
desconocemos cudl sea la totalidad de los datos. Es
mas, cualquier resto material del pasado estd siempre
contextualizado. De hecho, el monolito donde se
inmortalizé al guerrero protohistérico pudo aparecer
en el taller donde se fabricaba, en el lugar donde cayé
accidentalmente al transportarla hacia su destino, en
la plaza del pueblo donde ese personaje ejercia de jefe,
junto a un arroyo y sin otro resto arqueoldgico a su lado
si fue sélo un cenotafio, reutilizado como mampuesto
en un aprisco para el ganado.., o el museo local
donde unos campesinos lo depositaron al hallarlo. En
cualquiera de esos sitios la pieza estd contextualizada,
simplemente porque todo se ha movido a lo largo de la
Historia. Y es obligacién del arquedlogo proponer una
razdn ldgica y verosimil que explique el lugar donde se
encontrd. Recomiendo a quienes controlan con tanto
celo esas altaneras revistas que lean la reflexién que
sobre algunas de estas cuestiones publicé hace afios
M.A. Querol en el Homendgje a Celso Martin de Guzmdn
(Querol 1997). A ver si asf se apean de sus vanidosos
pulpitos. Gran parte de las evidencias que aqui estudio
ejemplifican bien la situacién denunciada, porque

108

MIV/57

Figura 1. Plato de la Edad del Cobre procedente del dolmen
de Minguillo IV. En la parte superior, dibujo publicado por
FJ. Ibarra (2006). En la parte inferior, restitucién de la pieza
completa a partir del fragmento conservado, en foto cedida
por el Museo de Historia Local de Villanueva de Cérdoba.

muchas de ellas son elementos sueltos de aqui y de
alld aparecidos en las circunstancias que el azar u otras
razones han determinado.

Comencemos rezando un poco

La liturgia de cualquier acto religioso estd compuesta
por una serie de ritos cuyas formas obedecen reglas
estrechamente relacionadas con los dogmas y creencias
correspondientes. Esta afirmacién es la manera
ascendente de describir la cuestién en la que ahora
quiero entrar. También podria haberlo hecho de forma
descendente: los dogmas y creencias determinan cémo
seran los rituales que componen la liturgia de las
manifestaciones religiosas. Sea por un camino o por
el contrario, lo importante para el caso es reconocer
que las expresiones gestuales de la piedad religiosa
que se llevan a cabo en la practica del culto tienen



una explicacién légica relacionada con el cuerpo de
creencias que conforma una fe determinada. No se trata
de gestos caprichosos que cada uno de los fieles que
asisten a esas celebraciones puede elegir y llevar a cabo
al azar. Plantear as{ la cosa facilita mucho la tarea del
arquedlogo, cuya investigacién en este tema concreto
es sin duda ascendente. Me explico: el registro material
de cualquier conducta religiosa tiene que ver, primero
y directamente, con los rituales. Son éstos los que dejan
huella en los sitios donde se celebraron. Digamos que
el acercamiento del investigador a estas evidencias
comienza normalmente por la marca material que
cualquier tipo de accidn litdrgica ha podido dejar en
el lugar estudiado. En nuestro caso ha sido el hallazgo
de un fragmento de plato calcolitico procedente de un
contexto funerario y que muestra un Sol inciso por su
carainterna. A partir de este primer eslabén de nuestras
indagaciones podemos buscar si en otras sepulturas de
la misma época que la asignada a Minguillo IV se han
documentado cosas parecidas. Si asi fuera, podriamos
alegrarnos de haber dado con un patrén de conducta
que dejé en muchos enclaves la misma o parecida huella.
Hemos descubierto por tanto los vestigios materiales de
un antiguo comportamiento reglado. Fuera como fuera
el acto especifico que dejé en el dolmen cordobés ese
recipiente, podemos concluir que se llevé a cabo segtiin
una norma general asumida por la comunidad que
participaba de los mismos valores culturales. Hemos
llegado asf a la deduccién de que la gente que depositd
el plato solar compartia con muchas otras personas de
su época unas pautas ritualizadas y normalizadas que
se transmitian entre los distintos grupos e individuos
de la comunidad a través de mecanismos de ensefianza/
aprendizaje, aunque no podamos especificar con
exactitud qué hitos concretos inclufa este proceso de
transferencia memética; més all4 de reconocer de forma
genérica que se trata de una manifestacién de nuestra
tendencia etoldgica e innata a imitar usos practicados
por nuestros semejantes. Es un fenémeno bien conocido
por quienes aplican el darwinismo al andlisis histérico y
alatransmisién cultural (Alexander 1994: 83; Blackmore
2000). Y, llegados a este punto, el siguiente peldafio nos
obligard a reconocer que, ademds de la posible copia de
hechos concretos captados por nuestros sentidos -el de
la vista por ejemplo- las conductas se generalizan entre
los componentes de un grupo humano asumiendo las
érdenes que las rigen. Podemos cocinar la comida que
una vez consumimos en casa de un amigo a través de
intentar reproducir su fenotipo, es decir, lo que nos
llevamos aquel dia a la boca. Pero podemos lograr un
resultado mejor si conseguimos su genotipo, es decir, la
receta. Pasa exactamente lo mismo en la transmisién de
las creencias y en nuestra manera de abordar su estudio.
La préctica religiosa se aprende frecuentemente por
emulacién fenotipica, pero detrds de esos gestos y
rituales litdrgicos existen grandes chefs que redactan
y explican la receta. Esos jefes de cocina, expertos en

JOSI:Z LUIS ESCACENA CARRASCO: HELIOLATRIA CALCOLITICA

109

este caso en la correspondiente teologia, han pensado
y repensado una y mil veces por qué deben hacerse
las cosas de una forma y no de otra, qué vestimentas
son las adecuadas, las preces que deben rezarse en
cada momento, etc., etc. Han podido decidir incluso
los colores que deben predominar en una determinada
ceremonia en funcién de su significado, todo ello
presidido -e impuesto- por los pilares mentales basicos
que sustentan cualquier credo religioso. Por eso el
arquedlogo puede ascender por esa ruta que le lleva
desde la constatacién material de un humilde acto ritual
hasta el cuerpo de dogmas mds elevado que sostiene y
da explicacidn a ese registro concreto. Mi colaboracién
en este homenaje pretende ser un simple ejemplo de
ese apasionante recorrido.

Todo el largo predmbulo en el que acabo de extenderme
es sblo para justificar la forma en que concluiré en
el siguiente apartado cudl era el panteén biésico
del Calcolitico ibérico, el mismo por otra parte que
pudieron adorar otras muchas culturas mediterrdneas
del momento aunque nunca lleguemos a saber los
nombres concretos de sus miembros. Pero en este
andlisis general reconoceré sobre todo el especial
protagonismo que en ese reducido grupo de nimenes
tenfa la divinidad solar. Y comenzaré indagando en
imédgenes que nos han llegado de esa época y en las que
qued? fosilizada la forma en que la gente rezaba, o al
menos la elegida entonces para expresar ese concepto.

De la Prehistoria reciente conocemos multiples
representaciones humanas que los especialistas
denominan ‘orantes’. Durante la Edad del Cobre, en la
Peninsula Ibérica esas figuras se plasmaron basicamente
en dos versiones, en la pintura rupestre esquematica y
en piezas de arte mueble. Su caracteristica principal, y
por la que han recibido el nombre de orantes, consiste
en mostrar los brazos alzados. Por este gesto, se ha
aceptado de forma generalizada que estdn reflejando
la accién de rezar. Todavia hoy, cuando los sacerdotes
de algunas religiones invitan a los fieles a dirigir sus
preces a la divinidad, la accién que ese oficiante realiza
consiste basicamente en elevar sus brazos mostrando
las palmas de las manos abiertas. As{ ocurre en la
tradicién cristiana por ejemplo. Si se trata de una
plegaria colectiva, se invita también a los fieles a que
permanezcan de pie, porque se entiende que el rezo
debe estar presidido por una actitud diligente, no
pasiva. En ocasiones es costumbre elevar la mirada a lo
alto, reforzando asf el foco al que se dirigen los brazos
y la oracién.

En la literatura arqueoldgica especializada en las fases
tardfas de la Prehistoria se han recogido numerosas
manifestaciones de esta expresién corporal de tipo
religioso, aunque no siembre se han reconocido de forma
explicita como imdgenes de personajes en oracién.



CONEXIONES CULTURALES Y PATRIMONIO PREHISTORICO

2

s\
v
Lo

g,
ERREARS
SAA
3332
gan7A

A

4
K,J

2
R

11034225
PYvTTy

Figura 2. En la fila superior, figuras neoliticas de orantes sobre vasijas de cerdmica: A) Cueva Chica de Santiago (Cazalla
de la Sierra, Sevilla), en dibujo publicado por el autor; B) Cova de la Sarsa (Bocairent, Alicante), segtin Mart{ y Herndndez
(1988); C) Cueva de Gorham (Gibraltar), a partir del dibujo publicado por Finlayson et al. (1999). En la parte inferior, orantes
calcoliticos: D) Covatilla de San Juan (Almodévar del Campo, Ciudad Real), pintura rupestre segin Acosta (1968), sin escala
en el original; E) Tfjola (Almerfa), en figura publicada por Leisner y Leisner (1943); F) Piedrahita (Montellano, Sevilla), pieza
elaborada en piedra, en fotografia del autor.

En la Peninsula Ibérica, las evidencias mds antiguas
preceden al Calcolitico en dos milenios al menos,
pues estdn presentes ya en las primeras sociedades
agroganaderas postpaleoliticas. En el Neolitico de la
zona levantina espafiola destacan las espectaculares
pinturas de orantes del arte macroesquematico, con
tipos sistematizados en forma de X, de Y o de doble Y
(Herndndez 2009: 74). Corresponden en este caso al V
milenio a.C., y tienen su parangén en versién mobiliar
en los antropomorfos que elevan sus brazos al cielo que
aparecen incisos y/o impresos sobre vasijas de cerdmica.
En la regién valenciana el soporte suelen ser las vasijas
del horizonte cardial o las impresas emparentadas
con ellas, también de la misma cronologia que las
representaciones pictéricas macroesquematicas (Martf
y Herndndez 1988: figs. 6.1, 8.2, 11, 13y 14). Sin embargo,
los casos constatados en el mediodia ibérico, que se
han identificado con posterioridad a los levantinos
y gracias a ellos, suelen mostrar un predominio de la
incisién aunque corresponden también a la fase mds
vieja del Neolitico (Escacena 2018). En la Edad del Cobre
el concepto de antropomorfo orante se abstrae hasta

110

el extremo en el arte rupestre, mientras se manifiesta
con un esquematismo algo menos pronunciado en
las figurillas exentas (fig. 2). Casi todas las ultimas
proceden de contextos funerarios, lo que sugiere una
fuerte vinculacién de las creencias de ultratumba con la
religidn. Se trata, por lo demds, de unos lazos heredados
de momentos anteriores y que estaban ya plenamente
consolidados en todas las culturas mediterrdneas de la
época.

Como he afirmado, recientemente hay una tendencia
general a aceptar que estas imdgenes con los brazos
en alto aluden a personas orando. Pero rara vez se ha
alcanzado dicho consenso gracias a un razonamiento
explicito de lo que ese gesto significa ni con
argumentos que muestren por qué esta accién deberia
manifestarse asi y no de cualquier otra forma. Aqui ha
funcionado sin duda el presentismo también senalado
antes, cuando he recordado al lector que en la liturgia
cristiana los sacerdotes adoptan esa posicién de sus
extremidades superiores al dirigirse a la divinidad. Para
que la aceptacidn de este significado cuente con base



cientifica es necesario por tanto exponer argumentos
que lo avalen y datos en los que éstos se apoyen. A ello
dedicaré el siguiente apartado de mi contribucién a
este libro.

Teologia calcolitica

A partir del 3000 a.C. aproximadamente las sociedades
antiguas del Mediterraneo oriental dejaron testimonios
escritos de una concepcién del mundo similar, una
mentalidad que podemos definir como geocéntrica
y geoestdtica. La Tierra suponfa el foco estable de
un cosmos en el que todos los cuerpos celestes se
desplazaban en torno a ella. En otros detalles menores
podemos observar diferencias regionales, pero
esta idea medular era denominador comun del que
participaban todas las civilizaciones. En consecuencia,
parece muy poco probable que esa visién no tuviera ya
miles de afios cuando quedd reflejada por vez primera
en los textos de esas culturas. Dada la dificultad de las
comunicaciones y la distancia que separaba a muchas
de estas tradiciones cosmoldgicas, la explicacién maés
parsimoniosa de esta semejanza tan extendida es que
se trate de una homologfa evolutiva heredada de un
progenitor ancestral. De ser asi, sus raices podrian
remontarse al menos hasta el final del Paleolitico. En
cualquier caso, esta situacién sélo consiguié cambiarla
el triunfo del paradigma copernicano, una nueva visién
del mundo que no se basé en datos muy distintos de
los anteriores sino en un enfoque diferente para
interpretarlos.

En consecuencia, para analizar la mentalidad ibérica de
hace cinco mil afios sobre estas cuestiones parece lo mas
razonable asumir que aquella sociedad participaba de
ese mismo planteamiento. En esas fechas, las culturas
del Mediterrdneo oriental imaginaron nuestro planeta
-que no se tenfa por tal- como un disco plano envuelto
por un océano inconmensurable. Tal propuesta no era
el fruto de un pensamiento mitico, sino la conclusién
légica de multiples experiencias vitales. Por muy poco
que viajara la gente de entonces, quienes lo hacian a
distancias lejanas sabian que alguna vez el mar aparecia
como el final de cualquier territorio, bastaba con
avanzar lo suficiente. Los datos y las medidas conducian
a esta conclusidn, y con ello a aceptar como la hipétesis
mds verosimil y razonable que la Tierra funcionaba
como una enorme isla flotante. La evolucién de nuestro
cerebro a lo largo de millones de afios promovia
paralelamente la conciencia de que vivimos en un
mundo inmdévil, y que son los objetos luminosos del cielo
los que se desplazan. De ah{ a pensar que representamos
el centro de ese universo solo hay un paso, que tampoco
podemos calificar de irracional. De esa béveda del
firmamento y de algunos de los cuerpos que la pueblan
recibimos agua, luz, aire y calor, todos ellos elementos
necesarios para nuestra propia vida y para la de las

JOSI:Z LUIS ESCACENA CARRASCO: HELIOLATRIA CALCOLITICA

111

plantas y animales que nos sirven de sustento. As{
que también era cuestién meramente légica concluir
que todo estaba dispuesto para satisfacer nuestras
necesidades. Como deduccién, imperaron por todas
partes las visiones antropocéntricas, tan arraigadas en
nuestra mente hasta hoy. Esta cadena de reflexiones
nos ha hecho pensar que somos los reyes de la creacién,
la especie elegida para ordenar el mundo que nos rodea
y gestionarlo. No hay diferencia alguna aqui entre
dos religiones muy distantes s6lo en apariencia: la del
Génesis y la que profesan los movimientos ecologistas
actuales. En este panorama interpretativo de la realidad
observable, la Tierra no era un planeta mds, ya que se
vefa como plataforma inmdévil. Los que se movian de
forma més evidente eran el Sol, la Luna, Mercurio,
Venus, Marte, Jupiter y Saturno. Urano y Neptuno no
se conocian entonces; se descubrieron cuando Galileo
inventd el telescopio. Todos los demds astros de la
béveda celeste eran mucho menos dindmicos que estos
siete.

Pero la evolucién también nos ha dotado de un
raciocinio que tiene muchas dificultades para admitir
el nacimiento de algo sin causa que lo origine. Eso sélo
han comenzado a pensarlo los cosmdlogos actuales
gracias a la investigacién del mundo cudntico, y lo
estdn aplicando ahora a la explicacién del origen
del universo (Hawking y Mlodinow 2010). Por ese
condicionante mental de nuestro cerebro, lo esperable
es asumir que alguien o algo ha creado cuanta cosa y
ser vino nos rodea, y a nosotros mismos. Un ser dotado
de poderes infinitos. ;Y qué candidato mejor que el Sol
para encarnarlo? Del Sol recibimos las dos energfas mds
valoradas siempre por el ser humano: la luminosa y la
calorifica. Sin su concurrencia la vida es imposible, asf
que la vida misma debe haber sido creada por el Sol.
Para lo cual el demiurgo fue ordenando el caos inicial
hasta convertirlo en el mundo ordenado necesario para
promover su nacimiento. Asi se configuré el marco
ideal que servirfa de hogar al ser humano.

Encima de la Tierra, ese numen creador de todo dispuso
un techo en el que él mismo habitaba, acompafiado
de otros entes de inferior rango. Se trasladaban asi
al dmbito celestial las estructuras sociales humanas,
siempre presididas por la jerarquizacién. Estaba bien
de esta forma porque precisamente la aceptacién de
esas desigualdades por toda la comunidad evitaba
la existencia de un conflicto constante. Cada cuerpo
disponfade sulugarenelcielo, de suseparaciénrespecto
a los demds y de sus rutas y tiempos particulares para
transitar. Los choques eran por tanto imposibles,
porque todo habia quedado sistematizado desde el
principio segin unas leyes rigidas y de cumplimiento
matematico. De esa cubierta cGsmica se desprendfa agua
de vez en cuando. Era la deduccidn légica de gente que,
como nosotros, tenfa amplia experiencia de lalluvia. Ese



CONEXIONES CULTURALES Y PATRIMONIO PREHISTORICO

liquido uranio se concebia como un elixir nacido de un
soma eterno (Rappengliick 2014: 298). Para el hombre,
la misién mds importante de esas aguas celestes era
fertilizar las tierras cultivadas y los bosques, ademds
de calmar la sed humana y la de los animales. Y como
el calor solar es necesario para originar las tormentas
cargadas de lluvia, el agua desprendida de las nubes
acabd siendo tan sagrada como cualquier otro elemento
ubicado en los cielos. Allf arriba, ese liquido formaba
un mar infinito por el que se movian sus residentes,
los cuerpos luminosos que hoy consideramos simples
astros. En consecuencia, éstos necesitaban un barco
para sus desplazamientos, como también lo requerian
los humanos para navegar. Es éste el origen de la barca
sagrada, instrumento indispensable de los dioses en casi
todas las culturas del Viejo Mundo y en otras mucho
mas distantes del Mediterrdneo en tiempo y espacio.

Para este contexto mental, resultaria descabellado
proponer que el Sol se concibiera como lo que ahora
sabemos que es: un enorme reactor nuclear de
hidrégeno y helio. En el Mediterrdneo, y salvo sorpresas
que pueda depararnos la lectura de mdaltiples textos
orientales aun por traducir, la primera definicién del
Sol como un simple objeto incandescente la debemos
al griego Anaxdgoras (Schneider y Sagan 2005: 29). Los
fenicios lo llamaron fuego del cielo (Aubet 1994: 140),
haciendo alusién a uno de los rasgos energéticos que
mads valoraron en él. Y algo parecido fue el nombre
que le aplicé el mundo faradnico: divino gjo de fuego
(Lull 2004: 170). Al traducir mediante esta expresién
la denominacién egipcia, el apelativo ‘divino’ debe
entenderse como la propia esencia del ser aludido, y no
como un simple adjetivo que lo aproxima a la divinidad.
El Sol se concebia por tanto como dios ardiente que
todo lo ve gracias a su propia luz, que invade cada dia
todos los rincones del mundo. En este sentido, el Sol es
la divinidad y la divinidad es el Sol, sin que se trate de
dos entidades distintas que participan por analogfa de
la misma sustancia sino de un mismo y tnico ser. Por
tanto, adoptar en esta argumentacién un enfoque emic
del asunto exige que el lector que me siga entienda
en adelante Dios cada vez vea escrita la palabra Sol, y
viceversa. Por esta razén, estamos bastante equivocados
cuando sostenemos que las culturas prehistdricas y
antiguas estuvieron muy interesadas en el estudio de
la astronomia. Cuando analizaban las caracteristicas
de los astros, sus drbitas y sus ciclos de ocultamiento
y aparicién sobre el horizonte, en realidad estaban
haciendo teologfa. Siguiendo esta misma légica, nos
expresamos incorrectamente cuando afirmamos que
las sociedades de entonces divinizaron a los distintos
cuerpos celestes, porque esta explicacién invierte
el orden en el que el proceso de identificacién entre
dioses y astros se ha producido a lo largo del tiempo.
Mucho mds apropiado serfa sostener que las culturas
histéricas han convertido en simples objetos fisicos

112

de gas, de roca o de ciertos liquidos a los viejos dioses.
Hemos desacralizado a los antiguos numenes divinos.
Y, de esta forma, esos entes sagrados han acabado
desmaterializados hasta convertirse en seres invisibles.

Quienes asumieron en tiempos pasados la identidad
Sol = Dios (o Dios = Sol) tenfan la suerte de poder
contemplar diariamente a la divinidad, gozo del
que hoy carecemos por regla general hasta los maés
creyentes. Por ese motivo, para dirigirse a él a fin de
hacerle una solicitud o para reconocerle una gracia
concedida, disponian su cuerpo en direccién hacia el
lugar donde la deidad se hallaba. Es éste el origen de la
posicién determinada que todavia deben obedecer los
fieles en muchas religiones actuales a la hora de rezar.
Igualmente, también explica la orientacién celeste
concreta de mdltiples templos y tumbas (Esteban
y Escacena 2013). Por lo que se refiere a las figuras
conservadas de orantes prehistéricos, comprendemos
ahora muchos de sus detalles posturales descritos en el
apartado anterior. Si el Sol reside en el cielo, y si el cielo
sélo estd sobre nosotros en una concepcién de la Tierra
como disco plano, la actitud 16gica en que debemos orar
a esa divinidad es elevando los brazos con las palmas
de las manos abiertas, en actitud de demanda. Y mejor
alin si también dirigimos a lo lato nuestra mirada.
Esto ultimo hizo el propio Jesus de Nazaret cuando le
agradeci6 al Padre Celestial su ayuda para resucitar a
Lazaro: “Entonces Jesus levantd los ojos a lo alto y dijo:
«Padre, te doy gracias por haberme escuchado»” (Juan
11, 41). Quedan explicados asf los principales caracteres
de los orantes analizados con anterioridad, incluida
la razén para que en algunos casos neoliticos no se
olviden los ojos a pesar de su extraordinario grado de
abstraccién y esquematismo.

La identificacién Dios = Sol (o Sol = Dios) proporciona
varias claves para interpretar otras imdgenes
prehistéricas donde los orantes aparecen asociados
a esteliformes. Pero ahora prefiero darle la vuelta al
argumento para usar los testimonios arqueoldgicos
como Unico recurso, ya que para la Prehistoria
carecemos de textos escritos. Si al levantar los brazos
en direccidn al cielo se estaba expresando la accién de
rezar, la aparicién de un soliforme en la escena, al que
se dirigen los brazos de los orantes, demostraria que
efectivamente estamos ante una heliolatria. Veamos
algunos casos.

En el registro ibérico, un interesante antecedente
neolitico procede de la provincia de Granada. Como
suele caracterizar a los orantes neoliticos ya vistos, esta
figura es también extremadamente esquemdtica. Se
trata de un fragmento de cerdmica en el que se plasmé
con una concha de Cardium edule un antropomorfo
con los brazos alzados y con un disco solar radiado en
el extremo correspondiente a las manos. El uso de la



concha de Cardium revela su pertenencia al Neolitico
Antiguo (Carrasco et al. 2015: 16-19). Se hallé en el
sitio conocido como Sima del Conejo, en el municipio
de Alhama de Granada. Desde la presente hipdtesis,
esta escena puede interpretarse literalmente como un
personaje dirigiendo su oracién al disco solar (fig. 3: A).
La misma propuesta podriamos sostener para un caso
algo mds problemadtico, ya que el fragmento cerdmico
correspondiente sélo conserva parte de los dos brazos,
aquf limitados a sendos haces de incisiones. Este otro
testimonio se encontrd en Cova de la Sarsa (Bocairent,
Valencia), y expresa una idea similar a la del vaso
granadino. La interpretacién de los grupos de incisiones
verticales como brazos elevados queda aqui reforzada
por su posicién bajo el asa de la vasija, sobre la que
se colocd precisamente un motivo circular elaborado
con pequefias impresiones que corresponderia a la
imagen del Sol (fig. 3: B). Precisamente la colocacién
de las figuras de orantes bajo las asas de los recipientes
cerdmicos es una norma bastante usada en la alfareria
neolitica del Levante espafiol, pero también la hemos
visto en el ejemplar sevillano de Cazalla de la Sierra.
Estos dos testimonios acreditarfan que desde comienzos
del Neolitico existieron en la Peninsula Ibérica credos
uranios que vefan dioses donde nosotros ya sélo
reconocemos astros. Pero ahora nos interesa mds una
composicién pictérica localizada en Portocarrero
(Gérgal, Almeria). Se elaboré en arte rupestre y se
fecha en el 11l milenio a.C., por lo que corresponderia
ya al Calcolitico. En ella aparece toda una asamblea de
fieles con los brazos dirigidos hacia el cielo, siguiendo
el gesto tipico de los orantes. Ademds de ese grupo de
personas disefiadas segin el estilo esquemdtico del
momento, la escena no olvidé incluir un esteliforme,
que es el tnico elemento pintado que no corresponde
con claridad a un antropomorfo. Creo que no erramos
en absoluto si interpretamos el panel como una oracién
comunitaria dirigida al Sol (fig. 3: C). Precisamente la
datacién calcolitica de Portocarrero nos aproxima
cronolégicamente a la imagen que la escritura egipcia
us6 en determinadas ocasiones para expresar la accién
de ‘rendir culto’. En ella un personaje eleva sus brazos
en direccidn a una estrella, que se representa ahora a
la izquierda de la escena y en posicién mds baja que los
casos espafioles comentados (fig. 3: D).

La barca solar

El hecho de que casi toda la gente occidental de hoy sepa
nadar es unarareza histérica. Hace muchos miles de afios
que en nuestra evolucién perdimos esa destreza como
conducta heredada genéticamente. Ahora tenemos
que aprender a hacerlo. Por eso, quienes imaginaron el
cielo como un inmenso océano abovedado que cubria
toda la Tierra, necesariamente debian proveer a los
dioses de sus correspondientes embarcaciones celestes.
Como histéricamente cada cultura ha antropizado a sus

JOSI:Z LUIS ESCACENA CARRASCO: HELIOLATRIA CALCOLITICA

113

divinidades segin su propia concepcién de lo que un
ser humano es o debe ser, éstas habrian necesitado una
nave para deambular por esos piélagos uranios, como
también los hombres las requieren para trasladarse por
los mares de aqui abajo. Pura légica; no pensamiento
mitico si por éste entendemos especulaciones basadas
en fantasfas irracionales.

A partir de este planteamiento bdsico, las distintas
teologfas de entonces sostuvieron que cada
numen posefa su propio navio. También esto era la
consecuencia de la observacién de los datos, ya que
cada cuerpo luminoso del cielo disponia de su propia
ruta, direccién, velocidad, etc., con lo que no podian
compartirse los vehiculos. Este elemento liturgico
llego a ser tan importante, que en los templos egipcios
disponfa de réplicas materiales alojadas a veces en
capillas construidas con esta funcién especifica. Si
habia que trasladar la imagen del dios de una parte
a otra del centro de culto, fuera por exigencias de un
ritual concreto o simplemente para la realizacién de
unas obras, la barca sagrada hacfa la funcién de andas
procesionales. Y subidas en sus correspondientes
embarcaciones se portaba sobre los hombros humanos a
las imagenes sagradas en desfiles religiosos y romerfas.
Por este mismo motivo, si la gente deseaba alcanzar el
cielo tras la muerte, se hacfa acompafiar en la tumba
de su correspondiente embarcacién, fuera a tamafio
real en las sepulturas més costeadas o como pequefias
magquetas en las mds humildes. En ocasiones, al Sol y a
otros dioses se les suponia la posesién de mds de una
barca, una al menos para su singladura celeste diurna y
otra para la nocturna. Con diversos matices segin cada
zona del Mediterrdneo, esta creencia estaba bastante
generalizada en toda su cuenca. En la Peninsula
Ibérica, tal vez las imdgenes mds antiguas referidas a
esta cuestién se remontan al menos al Neolitico, con
representaciones que habfan alcanzado ya un extremo
grado de esquematizacién. En vista cenital, un barco
acabé siendo una simple lineamds o menos recta, alusiva
al cuerpo de la nave, cruzada por multiples segmentos
que sobresalian a uno y otro lado de este eje central,
los remos. As{ se representé en un vaso procedente de
la Cueva de la Murcielaguina, en Priego de Cérdoba
(fig. 4: A). Este recipiente se ha atribuido al Neolitico
por su tipologia y por la técnica usada para elaborar la
composicién (Gavildn 1989), a lo que hay que anadir que
en dicho yacimiento sélo se han constatado evidencias
de ocupacién datadas en esa fase (Gavildn 1985: 175;
Molina et al. 1999). Es posible que contenga la misma
idea un fragmento cerdmico hallado en la Cueva de la
Zorrera, en el municipio malaguefio de Benalmadena
(Olaria 1977: 14m. 14), también con cronologfa neolitica
(fig. 4: B). En estos dos casos es importante destacar la
asociacidén de este motivo, conocido normalmente como
ramiforme, con imagenes solares. En la Edad de Cobre
este mensaje perpetua su alto grado de abstraccién y



CONEXIONES CULTURALES Y PATRIMONIO PREHISTORICO

* 1

Figura 3. A) Sima del Conejo. Antropomorfo en oracién sobre un recipiente cerdmico neolitico. Dibujo elaborado a partir de
Carrasco et al. (2015). B) Cova de la Sarsa. Brazos dirigidos al Sol. A partir de la imagen publicada por Pérez Bot{ (2001). C)
Portocarrero. Adoracién colectiva al Sol (Martinez Garcfa 1981). D) Rezo dirigido al Sol en escritura egipcia, segiin Erman y
Grapow (1982) y Faulkner (1991).

esquematismo, aunque sin menoscabo de la idea que
transmite, seguramente comprendida a la perfeccién
por la mentalidad del momento. Se comprueba en una
escudilla de Los Millares, en Santa Fe de Mondujar
(Almerfa), en cuyo interior se representaron dos
esteliformes acompafiados de sus correspondientes
barcas césmicas (fig. 4: C). En este caso podemos estar
ante la representacién de las fases nocturna y diurna
del Sol; pero también puede tratarse de una referencia
al Sol y a Venus sobre sendas naves (Escacena 2015:
51), la pareja astral que mds tarde encarnard tantos
matrimonios divinos en las religiones mediterrdneas

114

histéricas. Por lo que se refiere al tema concreto de la
barca solar, lo importante aqui es que con tal propuesta
podemos reconocer como embarcaciones muchos
motivos de la pintura rupestre esquemdtica que antes
describfamos simplemente como ramiformes y como
pectiniformes, reforzados ahora en esta identificacién
concreta cuando aparecen asociados a esteliformes. Esto
implica rechazar la idea de que muchos de esos nombres
técnicos -pectiniformes, arboriformes, tectiformes,
cruciformes, ramiformes, etc.-, tan arraigados en los
estudios sobre arte prehistdrico, tengan que ver con
su carga semdntica formal. Ni los ramiformes serfan



representaciones vegetales ni los pectiniformes por
supuesto nada que tenga que ver con peines u objetos
dentados. Los primeros corresponderian a perspectivas
cenitales de barcos, mientras que los segundos
contendrian visiones laterales (fig. 4: D). Como vimos en
el caso de los orantes, el esquematismo de las escenas y
de los elementos que las componen puede llegar a tal
grado que se convierten en profundas abstracciones
plasticas de ideas muy profundas elaboradas desde
el pensamiento teoldgico calcolitico. Pero a lo largo
del devenir histdrico esta simplificacién extrema del
signo ha sido lugar comuin en muchos credos religiosos
mundiales, siempre presionados por la necesidad de
plasmar graficamente y con representaciones escuetas
mensajes altamente complejos. Para quien profesa la
religién cristiana, o simplemente para quien la conoce,
una simple cruz formada con dos trazos rectilineos
porta un complicado contenido que puede ser
codificado por el emisor que la dibuja y descodificado
por el receptor que la observa, entendiendo ambos lo
mismo. Por eso tienen razén cuantos han defendido
que en la Edad del Cobre el arte rupestre representd
una verdadera protoescritura basada en ideogramas.
Seguro que el futuro deparard muchas sorpresas por
este camino, ya que estos motivos y sus combinaciones
se repiten con muy alta frecuencia en los paneles
rocosos y en soportes cerdmicos, evidenciando que
no son creaciones singulares de grandes artistas sino
expresiones de un pensamiento colectivo altamente
arraigado en la sociedad de la época.

Entre los ejemplos con mayor grado de simplificacidn
plastica de la barca sagrada se encuentran unas placas
de cerdmica con funcién desconocida halladas en
el yacimiento portugués de Vilanova de S3o Pedro.
Entre los temas fécilmente reconocibles en esas
piezas se representaron esteliformes y ciervos; pero
ahora podemos adivinar también la presencia de
barcas cédsmicas. En este caso las naves surcan mares
concretados en un sinfin de puntos, idea que intenta
imitar las gotas de lluvia. Como ya hemos afirmado, esas
aguas que caen del cielo se identificaban entonces con el
liquido sagrado que formaba la faz acuosa de la béveda
celeste. Veremos en el siguiente apartado que esta
marnera de figurar el océano cdsmico es un interesante
precedente prehistérico de composiciones posteriores
que usaron ese mismo recurso pldstico y que contienen
escenas mds explicitas y faciles de comprender. Estos
testimonios portugueses permiten vincular al ciervo
con el Sol, una asociacién que conocemos bien en el
arte rupestre postpaleolitico y en determinados vasos
campaniformes. Precisamente las representaciones
prehistdricas de este animal han tenido en cuenta su
cardcter psicopompo, considerdndolo vinculo de unién
entre la esfera terrenal y la celestial (Jordadn 2019: 59).
Tal cuestién merece una investigacién especifica, ya
que el desarrollo de esta hipétesis excederfa los limites

JOSI:Z LUIS ESCACENA CARRASCO: HELIOLATRIA CALCOLITICA

115

razonables de este pequefo trabajo de homenaje.
Muchos rasgos de este tema iconografico parecen
apuntar a que el ciervo aludirfa en realidad a la imagen
de un barco que luce en la proa la cabeza de este
animal. De ser asi, los remos de la embarcacién serfan
los mdltiples trazos interpretados como patas, que en
muchas ocasiones suman mds de cuatro.

A Dios nunca se le da la espalda

Un papiro funerario egipcio muestra con claridad cémo
el medio celeste por el que los dioses se desplazan a
diario sobre sus barcas podia concebirse como una
gran masa formada de innumerables gotas de agua (fig.
5: A). Si asf cae la lluvia, esa debe ser la forma en que
allf estdn concentradas las aguas césmicas, no como el
aglomerado compacto que forman las de los rios, lagos
y mares terrestres. Se trata de nuevo de una deduccién
légica derivada de los escasos datos que entonces se
tenfan sobre la formacién de las precipitaciones, por lo
que no deberiamos achacarla a una mentalidad mitica
contraria a nuestras proposiciones cientificas actuales.
El referido documento egipcio se conoce como papiro
de Nesitanebtenhu, por el nombre de una princesa que
fue también sacerdotisa de Amdn-Ra, es decir, del dios
solar (Budge 1904, vol. 1I: 96-97). Se ha fechado hacia
el aflo 1000 a.C., pero ya hemos visto que esa genuina
concepcidn del lubricante sideral existia en la Peninsula
Ibérica dos milenios antes al menos. De hecho, ahora
podemos reconocer esas aguas celestes también en la
gran nube de puntos impresos del vaso cordobés que
abre nuestra figura 4. Durante la Edad del Cobre, el
agua de la béveda del firmamento se representé de esta
forma en multitud de ocasiones y en distintos tipos de
soportes. Aparece asi, por ejemplo, en el arte rupestre
esquemdtico, en las vasijas de cerdmica simbdlica con
temas astrales y en las terracotas portuguesas ya citadas
(Escacena 2015: 48-58). En todas esas circunstancias
podia representarse al Sol cerniéndose sobre un mar de
puntos (fig. 5: B y C). Pero en un cuenco de Los Millares
vemos ademds al astro rey en el centro jerdrquico del
pantedn, rodeado de Mercurio, Venus, Marte, Jupiter
y Saturno. Enmarcado en su propio halo solar, navega
sobre su barca sagrada, representada en la parte inferior
con incisiones horizontales para el cuerpo de la nave,
una fila de puntos como linea de flotacién compuesta
por gotas de agua y pequefios trazos verticales alusivos
a los remos. Para completar la obra, las cinco pequefias
incisiones en forma de ramitas situadas junto al
borde de la vasija -rayos- lo enaltecen como dios de la
tormenta (fig. 5: C).

En el papiro de Nesitanebtenhu, la diosa Nut soporta
con su cuerpo arqueado las aguas del cielo, y sobre
ellas se desplaza el Sol (Ra) en su barca. El dios realiza
su viaje por el techo del mundo de izquierda a derecha,
segun la costumbre de la cartografia egipcia de colocar



CONEXIONES CULTURALES Y PATRIMONIO PREHISTORICO

“eonnegg 0p 00"
ki el

0
60 ® ..°,
e o

". °
b

Ve

Figura 4. A) Cueva de la Murcielaguina. Vasija neolitica, segtin Gavildn (1989). B) Cueva de la Zorrera (Benalmédena,
Malaga). El Sol sobre su barca sagrada, en dibujo del autor a partir de la foto de la parte superior, publicada por Carrasco
et al. (1982) sin escala en el original. C) Cuenco de la tumba 15 de Los Millares, seglin Martin y Cdmalich (1922). D) Abrigo
del Pectisol (Parque de Monfragiie, Extremadura). El Sol sobre su barca sagrada, pintada en este caso en vista lateral. Foto

tomada de Collado y Garcfa Arranz (2005). E) Barcas astrales sobre terracotas. Enclave calcolitico de Vilanova de Sdo Pedro
(Portugal). Edad del Cobre. Dibujos tomados de Almagro Gorbea (1973).

el sur en la parte distal de los mapas (arriba) y el norte
en la proximal (abajo), y por tanto el este a la izquierda
y el oeste a la derecha. Laregla era justo la contraria de
la que usamos en la actualidad. Este hecho nos permite
sospechar que en el Calcolitico ibérico regfa la misma
norma, porque la composicién mas evidente conocida
sobre este tema muestra al Sol sobre su nave sagrada
avanzando de izquierda a derecha, como lo hace Ra en
el citado documento egipcio. Se trata de una pintura
rupestre localizada en el lugar conocido como El
Paraiso, de nuevo en Monfragiie (fig. 5: D). En ella el
Sol aparece ligeramente descentrado, en concreto mas
cerca de la proa que de la popa. Este desplazamiento
hacia la parte delantera de la embarcacién puede

116

explicar también la asimetria observada en el caso aqui
recogido de la Cueva de la Zorrera de Benalmddena
(fig. 4: B). En el mundo oriental son frecuentes también
estas asimetrias, sobre todo cuando el navio aparece
asistido por sirvientes de la divinidad. En El Paraiso
el frente de avance se pinté claramente a la derecha,
aprovechando una arista de la piedra para hacerla
coincidir con la roda de proa del barco, es decir, con
la prolongacién delantera de la quilla en direccién
vertical. Este mismo recurso técnico se empled para
darle sensacién carenada a toda la quilla, de manera
que los remos se colocaron en la parte de la pared
rocosa que gira hacia el fondo del panel por debajo de
la propia embarcacién.



Como en todas las culturas que creyeron en una
barca urania para que los dioses llevaran a cabo sus
desplazamientos por la béveda celeste, en la Edad del
Cobre de la Peninsula Ibérica también se imaginé dicho
vehiculo asistido por remeros. En otras sociedades esta
tripulacién estaba compuesta por personajes sagrados
o por divinidades menores, siempre situadas por debajo
del Sol en el escalafén celestial. Dicho aspecto se conoce
con detalle en el mundo egipcio, pero ahora lo vemos
por vez primera y con cierta claridad en el Calcolitico
de Occidente. Estamos lejos de llegar a esclarecer de
qué tipo de entes estamos hablando en este caso, pero el
barco extremefio muestra con claridad una distribucién
simétrica de tales personajes. A diferencia del Sol,
representado como una circunferencia de la que surgen
rayos de luz, los remeros son figuras antropomorfas muy
esquemdticas diferenciadas por atributos tomados de
ciertos animales. Los correspondientes a los extremos
izquierdo y derecho exhiben cuernos curvados a la
manera de los bovinos, por lo que parecen representar
claramente toros. Hacia el centro, los siguientes
miembros de la tripulacién lucen inconfundibles
cornamentas de ciervos. Pero son mds dificiles de
identificar los dos actores centrales. Teniendo en
cuenta que hemos visto anteriormente al ciervo como
nave solar en pinturas y en recipientes de cerdmica
campaniforme, podemos proponer que estamos ante
el inicio de una tradicién teoldgica estrechamente
relacionada con el mundo funerario y que convirtié a
ciertos animales en seres psicopompos. Esta funcién
la desempefiaron a veces ciertas aves, porque su vuelo
facilitaba precisamente alcanzar el cielo. As{ que esta
relacién permitiria avanzar la hipétesis de que estamos
ante larepresentacién ahorade unadivinidad pdjaro que
bate sus alas. Es posible su identificacién con anétidas,
ya que éstas tuvieron ese papel en culturas posteriores,
por ejemplo en las protohistéricas. Pero no habria
que descartar a las grullas, en cuyas espectaculares
danzas de cortejo juegan un papel importante los saltos
batiendo las alas. En cualquier caso, todas ellas migran
anualmente desde el Mediterrdneo hacia el norte,
justamente hacia el lugar donde las estrellas nunca se
ocultan por el oeste en sus desplazamientos diarios.
Era ésta la regién del cielo que anhelaban alcanzar
los egipcios tras la muerte, el lugar donde habitan las
estrellas imperecederas (Belmonte 2012: 21). Por eso el
navio de Monfragiie, que evidentemente es una barca
solar, puede ser también la nave funeraria del propio
Sol si el Calcolitico ibérico hubiera participado de la
creencia en un dios masculino que muere y resucita,
dogma en el que creyeron multiples civilizaciones del
este mediterraneo.

Aunque no se disponga de una cartografia en versién
material, todos los grupos humanos cuentan con una
representacién del territorio que ocupan, aunque se
trate de una simple construccién mental. Este hecho
supone la necesidad de contar con referencias sobre los

JOSI:Z LUIS ESCACENA CARRASCO: HELIOLATRIA CALCOLITICA

117

puntos cardinales o sobre otros eventos astronémicos
que permitan la orientacién adecuada de cualquier
accidente geografico. Ademas, el sistema elegido debe
compartirlo toda la comunidad, pues lo contrario serfa
pocooperativo. Como he adelantado, elmundo faradnico
optd por representar el sur en la parte superior de sus
mapas, que no siempre deben entenderse como los
planos detallados que hoy confeccionamos. Esta especie
de consenso presidia cualquier grafismo que incluyera
la necesidad de expresar orientacién geogréfica, fuera
en ambientes terrestres o celestes. Por eso la imagen
egipcia del personaje que reza al Sol naciente tiene
el astro a la izquierda y en posicién muy baja, porque
la oracién del amanecer debe hacerse légicamente
cuando el dios despunta por su orto, que en Egipto
se concebia a la izquierda (fig. 3: D). Si se habita a la
latitud del Mediterrdneo, esta forma de cartografiar
el paisaje es la mds ldgica para quienes computan las
horas diurnas por la altura del Sol sobre el horizonte.
Mirando hacia el sur desde esta parte de la Tierra
siempre podremos controlar la posicién que en dicho
momento presenta el disco solar. Si por el contrario
nos colocamos cara al norte perderemos de vista al Sol,
que queda a nuestra espalda durante todo su recorrido
diurno. Por eso los relojes solares que hasta hace poco
marcaban la hora en nuestros templos cristianos o
en otras construcciones de la mitad norte del globo
terrdqueo tenfan necesariamente que situarse en las
fachadas meridionales de esos edificios, simplemente
porque las septentrionales estaban siempre a la sombra.
Estas circunstancias astronémicas hacfan que la gente
calcolitica europea también estuviera condicionada por
la necesidad de mirar al sur para determinar la hora,
al menos la del tramo diurno de cada jornada; y esto
permite proponer que, fuera del tipo que fuera, su
cartogréfica disponia el sur en el extremo distal (parte
superior) y el norte en la proximal (parte inferior),
con lo que el este quedaba a la izquierda y el oeste a la
derecha. Por eso el barco pintado en El Paraiso puede
leerse en buena légica como una representacién grafica
del viaje diurno del dios solar, que navega desde el
este (la izquierda) hacia el oeste (la derecha). Y como
nuestra estrella conoce su ocaso diario por el horizonte
occidental hacia el que navega el barco, no deberian
descartarse a priori connotaciones funerarias en esta
escena. Este mismo disefio compositivo se observa
en las representaciones mas evidentes de los ciervos
polipodos que transportan al Sol, como ocurre en el
cuenco campaniforme del yacimiento madrilefio de Las
Carolinas (Consuegra y Diaz-del-Rio 2013: 50-51). En este
caso las patas del animal serfan en realidad los remos, y
no supondria una simple casualidad que formen grupos
de seis en cada nave, porque precisamente seis son los
remeros representados sobre el barco de El Paraiso. Esas
barcazas disponen claramente de akrotérion' de cabeza

! Algunos autores usan como sindnimo la voz griega akrostdlion para
este saliente con forma de cabeza de animal (Luzén 1988), pero este



CONEXIONES CULTURALES Y PATRIMONIO PREHISTORICO

de ciervo en la proa, constituyendo un modelo del barco
muy conocido en las posteriores maquetas metdlicas
sardas de la Edad del Bronce. El Sol se colocé sobre dos
de ellas, en la mejor conservada entre las cuernas del
animal y en la otra a su izquierda, sobre el cuerpo de
la nave. Todos los barcos-ciervos forman parte aqui de
una flotilla que navega también de izquierda a derecha
(fig. 5: E). Se trata de una direccién de avance que se
repite insistentemente en las terracotas calcoliticas de
Vilanova de Sdo Pedro, en las que son recurrentes los
motivos solares y los ciervos que miran a la derecha
(Almagro Gorbea 1973: fig. 55). Por eso propongo que
tal disposicién de marcha venfa impuesta, de forma
consciente o no, por la necesidad cotidiana de no perder
de vista al Sol si se queria contar con una aceptable
referencia horaria. Aqui puede residir la explicacién de
que no se considere conducta apropiada dar la espalda
a un superior jerarquico, en este caso a la autoridad
suprema del pantedn celeste. De cualquier forma, las
escrituras sagradas del Mediterrdneo oriental hacen
referencia en multiples ocasiones a que tampoco se
podia mirar fijamente a la divinidad debido a su luz
cegadora. Y asi pueden comprenderse los parrafos
biblicos en que Moisés se cubre el rostro cada vez que
tiene que ver a Yahvé (Exodo 3, 6; 33, 20-23), o el texto
en el que Elfas se tapa la cara con su manto cuando
también teme contemplarlo (1 Reyes 19, 13). Aparte de
que entre los primates puede ser igualmente una osadia
y hasta un desafio focalizar con vehemencia la vista en
los ojos ajenos, parece que en este caso se trata de la
imposibilidad de contemplar directamente el esplendor
solar sin que eso nos dafie la retina.

El sefior proveera

Todo campesino sabe que sin la luz solar no crecen las
plantas, y que tampoco cuajan los frutos cuando los
huertos ocupan lugares excesivamente sombrios. La
energfa calorifica del Sol es imprescindible para todos
los cultivos. Una temperatura adecuada debe preceder
también a la formacién de la tormenta, que acabard
descargando sus aguas fertilizadoras sobre los campos.
No debe resultarnos extrafio, en consecuencia, que
desde la Prehistoria pudiera considerarse al Sol un ente
todopoderoso. Por otra parte, las presiones selectivas
que han modelado la mente humana tienden a hacernos
pensar que cualquier cosa de nuestro entorno ha
surgido por alguna razén, es decir, su propia existencia
tiene detrds una causa. Como ya he adelantado, sélo
muy recientemente estamos empezando a asumir,
gracias a la fisica cudntica, que el universo pudo haber
nacido de la nada. Bajo estas condiciones, también
resulta 16gico admitir que ese ser omnipotente, soporte
de la vida diaria de los organismos, se creyera también
su creador al comienzo del tiempo.

otro término se ha empleado también para referirse al espolén de la
nave (Guerrero 1998: 86).

118

Ya hemos visto en los primeros parrafos de estas
reflexiones que la accién de solicitar algo a nuestros
semejantes se expresa frecuentemente mostrando
la palma de la mano a quien dirigimos la suplica. Por
eso las manos paleoliticas pintadas en muchas cuevas
pueden interpretarse como verdaderas rogativas a las
divinidades, las primeras oraciones de las que tenemos
constancia (fig. 6: A). Si las posteriores figuras de orantes
muestran los brazos alzados es sélo para acentuar que
las manos y sus demandas van dirigidas a los dioses, esos
entes luminosos que habitan en las alturas celestiales.
Son las manos los principales miembros que encarnan
el gesto de pedir. Pero también son ellas las que dan, sea
0 no en respuesta a una solicitud previa. Por tanto, es
esperable que un dios que otorga la vida y la mantiene
se conciba como un ser supremo bondadoso, que sélo
agravidandolo puede respondernos negativamente.
Y una de las mejores expresiones graficas de esa
providencia divina es que intervengan las manos en la
escena. Asf concibié Amenofis IV a su dios Atén, como
un disco solar cuyos rayos benefactores acababan en
pequefias manos que provefan al hombre de cuanta
cosa necesitaba (fig. 6: B). Con esta advocacién de padre
bueno contaron en el Préximo Oriente y Egipto distintas
divinidades masculinas, exceptuando légicamente las
que se concibieron como causa y origen del mal. Nunca
falté este comportamiento vigilante y cuidador del
mundo en la figura central y primera de cada panteén
nacional, que al concebirse como progenitor supremo
y primero se veia entonces compatible con el papel
corrector de quien tiene la responsabilidad de educar
nuestra conducta. De ahi que fueran de la mano las
actitudes mds carifiosas y los castigos severos. En
esto, como en tantas otras propiedades, las diversas
culturas proyectaron en esos dioses el papel y las
responsabilidades que ellas mismas atribuyeron al
padre humano.

Al hallarse en muchas civilizaciones mediterrdneas
del mundo antiguo este concepto de un dios paternal,
guardidn del mundo y pastor de sus fieles, puede ser
también posible su existencia en momentos anteriores,
con lo que de nuevo nos encontrarfamos ante una
homologia evolutiva. Por eso no hace falta echar mano
de una migracién egipcia hacia Occidente ni de la
llegada a la Peninsula Ibérica de influencias orientales
para ver en la imagen solar de Selva Pascuala 2, en Villar
del Humo (Cuenca), el mismo mensaje que la revolucién
religiosa de El Amarna expresé al representar al Sol
con multiples rayos acabados en delicadas manos
amorosas (fig. 6: C). Incluso suponiendo que ambos
casos fueran sincrénicos -es posible que los separe un
milenio o mds- un parecido tan estrecho como éste no
requiere ser explicado mediante su difusién a partir de
un punto de origen determinado. Pero rechazar esta
dispersién como hipétesis necesaria no implica negar
la posibilidad de que estemos ante manifestaciones
fenotipicas distantes en tiempo y espacio de unos



_]OSﬁ LUIS ESCACENA CARRASCO: HELIOLATRIA CALCOLITICA

> *

! "l’ 2
S I = 5
\ @/N/ =
Q 1"0"‘ 3(’:\\:0?4/!‘ ‘o'
9 o
s

',.‘

Figura 5. A) Papiro de Nesitanebtenhu, segin dibujo publicado por Hornung (1999). B) El Sol
sobre el agua sideral. Pintura rupestre de Laja Prieta (Alora, Malaga), en fotograffa de Maura
(2011). C) Cuenco astronémico de Los Millares, a partir del dibujo publicado por Almagro y
Arribas (1963). D) Barca solar de El Paraiso (Parque de Monfragiie). Foto y calco reproducidos
por gentileza de Hipdlito Collado, e interpretacién nuestra de la escena en la parte inferior. E)
Barca solar con cabeza de ciervo como mascarén de proa, en un cuenco campaniforme de Las
Carolinas. Foto publicada por Consuegra y Diaz-del-Rio (2013), sin escala en el original.

119



CONEXIONES CULTURALES Y PATRIMONIO PREHISTORICO

A B

Cc

Figura 6. A) Oracién paleolitica expresada mediante una mano solicitante. Cueva de Maltravieso (Caceres). Foto cedida por H.
Collado. B) Amenofis IV y su familia reciben los rayos vivificantes de Atén, acabados en manos bondadosas. C) El Sol extiende
sus rayos rematados por manitas diligentes para proveer. Pintura rupestre de Villar del Humo (Cuenca).

genotipos mentales comunes, que pudieron existir en
el Mediterrdneo desde épocas mucho mds viejas. Junto
con mercancias, plantas, animales y genes humanos,
esas ideas circulaban por su cuenca en los cerebros de
quienes se movian por sus aguas, esta vez con barcos
reales.

Agradecimientos

Trabajo elaborado en el marco del Grupo de
Investigaciéon Tellus. Prehistoria y Arqueologia en el
Sur de la Peninsula Ibérica (HUM-949), y del Proyecto
PGC2018-096943-A-C22 (Ayuda: Plan Estatal 2017-2020
Generacién Conocimiento, del Ministerio de Economf{a
y Competitividad del Reino de Espafia).

Agradezco a Hipdlito Collado la cesién y el permiso
para publicar las fotos de las pinturas prehistéricas
del barco de El Parafso y de la mano paleolitica de la
Cueva de Maltravieso. Igualmente, tengo que reconocer
mi deuda con los editores de esta obra por haberme
invitado a participar en ella, y con Eva Garcia Ledn, del
Museo de Historia Local de Villanueva de Cérdoba, por
las facilidades prestadas para publicar la fotografia del
plato de Minguillo IV tras su restauracién.

Bibliografia

Acosta, P. 1968. La pintura rupestre esquemdtica en Esparia.
Salamanca: Universidad de Salamanca.

Alexander, R. 1994. Darwinismo y asuntos humanos.
Barcelona: Salvat.

Almagro, M. J. 1973. Los idolos del Bronce I Hispano.
Bibliotheca Praehistorica Hispana X11. Madrid: CSIC.
Almagro, M. y A. Arribas 1963. El poblado y la necrdpolis
megaliticos de Los Millares (Santa Fe Mondujar, Almeria).

Bibliotheca Pracehistorica Hispana 111. Madrid: CSIC.

Belmonte, J. A. 2012. Pirdmides, templos y estrellas.
Astronomia y arqueologia en el Egipto antiguo.
Barcelona: Critica.

Benitez de Lugo, L., A. Rodriguez-Antdn, J. Palomo y J.
Moraleda 2021. Megalitismo y arqueoastronomia en
la comarca de Los Pedroches (Cérdoba, Andalucia-
Espafia). Lucentum XL: 9-28.

Blackmore, S. 2000. La mdquina de los memes. Barcelona:
Paidds.

Budge, E. A. W. 1904. The gods of the Egyptians. London:
Methuen.

Carrasco, J., I. Toro, J. Medina, E. Carrasco, J. A. Pachén
y P. Castafieda 1982. Las pinturas rupestres del Cerro
del Piorno (Pinos Puente, Granada). Consideraciones
sobre el arte rupestre esquemadtico en las Sierras
Subbéticas andaluzas. Cuadernos de Prehistoria de la
Universidad de Granada 7: 113-169.

Carrasco, J., F. Martinez, J. A. Pachén y J. Gdmiz 2015.
Nuevas aportaciones para el conocimiento del
arte rupestre esquemadtico y los soportes muebles
en la cuenca alta del Guadalquivir. Las pinturas del
Cerro Jabalcén (ZGjar, Granada) y sus relaciones
con las de Tajos de Lillo (Loja, Granada). Antigvitas
27:7-29.

Collado, H. y J. J. Garcfa Arranz (coords.) 2005. Corpus
de arte rupestre en Extremadura, I. Arte rupestre en
el Parque Natural de Monfragiie. Badajoz: Junta de
Extremadura.

Consuegra, S. y P. Diaz del Rio 2013. La tierra apropiada.
Madrid: Comunidad de Madrid.

Erman, A. y H. Grapow 1982. Worterbuch der aegyptischen
Sprache. Volume 5. Leipzig: Akademie-Verlag.

Escacena, J. L. 2015. Cielos fosilizados. Quaderns de
Prehistoria i Argieologia de Castelld 33: 43-61.

__. 2018. Orantes neoliticos de Andalucfa. Imdgenes
sobre vasijas de cerdmica. Boletin del Museo
Arqueoldgico Nacional 37: 25-42.



Esteban, C. y J. L. Escacena 2013. Oriented for prayer:
astronomical  orientations of  protohistoric
sacred buildings of the South Iberian Peninsula.
Anthropological Notebooks 19: 129-142.

Faulkner, R. 0.1991. A concise dictionary of Middle Egyptian.
Oxford: Griffith Institute y Ashmolean Museum.
Finlayson, C., F. Giles, J. M. Gutiérrez, A. Santiago,
E. Mata, E. Allue y N. Garcfa 1999. Recientes
excavaciones en el nivel neolitico de la Cueva de
Gorham (Gibraltar. Extremo Sur de Europa) en J.
Bernabeu y T. Orozco (eds.) II Congrés del Neolitic a
la Peninsula Ibérica. Saguntum: 2: 213-221. Valéncia:

Universitat de Valéncia.

Gavildn, B. 1985. Alisador grabado procedente de la
Cueva de la Murcielaguina (Priego de Cérdoba).
Ifigea 11: 173-176.

__. 1989, Paralelismo entre la decoracién cerdmica y el
arte esquemdtico parietal: vasija de la Cueva de la
Murcielaguina (Priego de Cérdoba) en XIX Congreso
Nacional de Arqueologia: 1I: 229-236. Zaragoza:
Universidad de Zaragoza.

Guerrero, V. M. 1998, Los mercantes fenicio-ptnicos
en la documentacién literaria, iconografica y
arqueoldgica en B. Costa y J. H. Ferndndez (eds.)
Rutas, navios y puertos fenicio-piinicos. XI Jornadas
de Arqueologia Fenicio-Punica: 61-103). Ibiza: Museo
Arqueoldgico de Ibiza y Formentera.

Herndndez, M. S. 2009. Acerca del origen del arte
esquematico. Tabona 17: 63-92.

Hawking, S. y Mlodinow, L. 2010. El gran disefio.
Barcelona: Critica.

Hornung, E. 1999. El Uno y los Muiltiples. Concepciones
egipcias de la divinidad. Madrid: Trotta.

Ibarra, F. J. 2006. El monumento funerario Minguillo
IV enJ. C. Martin de la Cruz y S. Gutiérrez Escobar
(coords.) Minguillo 1V (Villanueva de Cérdoba) en el
contexto megalitico de Los Pedroches: 33-56. Cérdoba:
Universidad de Cérdoba y Ayuntamiento de
Villanueva de Cérdoba.

Jordéan, J. F. 2019. La pareja primordial y el ciervo
psicopompo del arroyo Hellin (Chiclana de Segura,
Jaén, Espafia). Cuadernos de Arte Prehistdrico 8: 54-74.

Leisner, G. y V. Leisner 1943. Die Megalithgrdber der
Iberischen Halbinsel: der Siiden. Berlin: Walter de
Gruyter.

Lull, J. 2004. La astronomia en el antiguo Egipto. Valencia:
Universidad de Valencia.

JOSI:Z LUIS ESCACENA CARRASCO: HELIOLATRIA CALCOLITICA

121

Luzdn, J. M. 1988. Los hippoi gaditanos. Congreso
Internacional ‘El Estrecho de Gibraltar’: 1. 445-458.
Madrid: UNED.

Marti, B. y M. S. Herndndez 1988. El Neolitic valencia.
Art rupestre i cultura material. Valéncia: Diputacié de
Valéncia.

Martin de la Cruz, J. C. y S. Gutiérrez Escobar (coords.)
2006. Minguillo 1V (Villanueva de Cérdoba) en el contexto
megalitico de Los Pedroches. Cérdoba: Universidad de
Cérdoba y Ayuntamiento de Villanueva de Cérdoba.

Martin de la Cruz, J. C. y J. C. Vera 2002. Historiografia
del megalitismo en la provincia de Cérdoba, III
Congreso de Historia de Andalucia. Prehistoria: 121-129.
Cérdoba: Cajasur.

Martin, D.y M. D. Cdmalich 1982. La ‘cerdmica simbdlica’
y su problemdtica (aproximacién a través de los
materiales de la coleccién L. Siret). Cuadernos de
Prehistoria de la Universidad de Granada 7: 267-306.

Martinez Garcfa, J. 1981. El conjunto rupestre de
la Rambla de Gérgal (Gérgal, Almeria). Nuevos
descubrimientos y apreciaciones cronoldgicas.
Cuadernos de Prehistoria de la Universidad de Granada
6: 35-73.

Maura, R. 2011. Arte prehistdrico en las tierras de Antequera.
Sevilla: Junta de Andalucia.

Molina, A., M. Mas, B. Gavildn y J. C. Vera1999. El arte de
las primeras sociedades productoras en Andalucia
central (Sierras Subbéticas cordobesas) en J.
Bernabeu y T. Orozco (eds.) II Congrés del Neolitic a
la Peninsula Ibérica. Saguntum: 2: 413-419. Valéncia:
Universitat de Valéncia.

Olaria, C. 1977. Las Cuevas de los Botijos y de la Zorrera
en Benalmddena. Aportacion al estudio de las cuevas
neo-eneoliticas de la Andalucia centro-oriental.
Benalmdadena: Ayuntamiento de Benalmadena.

Pérez Boti, G. 2001. La Cova de la Sarsa (Bocairent,
Valencia). La decoracién figurada de su cerdmica
neolitica. Una  aproximacién  cronocultural.
Recerques del Museu d’Alcoi 10: 43-58.

Querol, M. A. 1997. Reflexiones en torno a la objetividad
y a la totalidad, nuestras més queridas falacias en
A. Mallares, P. Atoche y M. Lobo (coord.) Homenaje a
Celso Martin de Guzmdn: 393-401. Las Palmas de Gran
Canaria: Universidad de Las Palmas.

Schneider, E. D. y D. Sagan 2005. Into the cool. Energy
flow, thermodynamics and life. Chicago: University of
Chicago Press.



	Cover
	Title Page
	Copyright page
	Parte II. SOCIEDADES CALCOLÍTICAS Y NEOLÍTICAS
	Heliolatría
	José Luis Escacena Carrasco


	Parte II. SOCIEDADES CALCOLÍTICAS Y NEOLÍTICAS
	Heliolatría
	José Luis Escacena Carrasco
	Comencemos rezando un poco



	Parte II. SOCIEDADES CALCOLÍTICAS Y NEOLÍTICAS
	Figura 1. Plato de la Edad del Cobre procedente del dolmen de Minguillo IV. En la parte superior, dibujo publicado por F.J. Ibarra (2006). En la parte inferior, restitución de la pieza completa a partir del fragmento conservado, en foto cedida por el Muse

	Parte II. SOCIEDADES CALCOLÍTICAS Y NEOLÍTICAS
	Figura 2. En la fila superior, figuras neolíticas de orantes sobre vasijas de cerámica: A) Cueva Chica de Santiago (Cazalla de la Sierra, Sevilla), en dibujo publicado por el autor; B) Cova de la Sarsa (Bocairent, Alicante), según Martí y Hernández (1988)

	Parte II. SOCIEDADES CALCOLÍTICAS Y NEOLÍTICAS
	Heliolatría
	José Luis Escacena Carrasco
	Teología calcolítica



	Parte II. SOCIEDADES CALCOLÍTICAS Y NEOLÍTICAS
	Heliolatría
	José Luis Escacena Carrasco
	La barca solar



	Parte II. SOCIEDADES CALCOLÍTICAS Y NEOLÍTICAS
	Figura 3. A) Sima del Conejo. Antropomorfo en oración sobre un recipiente cerámico neolítico. Dibujo elaborado a partir de Carrasco et al. (2015). B) Cova de la Sarsa. Brazos dirigidos al Sol. A partir de la imagen publicada por Pérez Botí (2001). C) Port

	Parte II. SOCIEDADES CALCOLÍTICAS Y NEOLÍTICAS
	Heliolatría
	José Luis Escacena Carrasco
	A Dios nunca se le da la espalda



	Parte II. SOCIEDADES CALCOLÍTICAS Y NEOLÍTICAS
	Figura 4. A) Cueva de la Murcielaguina. Vasija neolítica, según Gavilán (1989). B) Cueva de la Zorrera (Benalmádena, Málaga). El Sol sobre su barca sagrada, en dibujo del autor a partir de la foto de la parte superior, publicada por Carrasco et al. (1982)

	Parte II. SOCIEDADES CALCOLÍTICAS Y NEOLÍTICAS
	Heliolatría
	José Luis Escacena Carrasco
	El señor proveerá



	Parte II. SOCIEDADES CALCOLÍTICAS Y NEOLÍTICAS
	Figura 5. A) Papiro de Nesitanebtenhu, según dibujo publicado por Hornung (1999). B) El Sol sobre el agua sideral. Pintura rupestre de Laja Prieta (Álora, Málaga), en fotografía de Maura (2011). C) Cuenco astronómico de Los Millares, a partir del dibujo p

	Parte II. SOCIEDADES CALCOLÍTICAS Y NEOLÍTICAS
	Heliolatría
	José Luis Escacena Carrasco
	Bibliografía



	Parte II. SOCIEDADES CALCOLÍTICAS Y NEOLÍTICAS
	Figura 6. A) Oración paleolítica expresada mediante una mano solicitante. Cueva de Maltravieso (Cáceres). Foto cedida por H. Collado. B) Amenofis IV y su familia reciben los rayos vivificantes de Atón, acabados en manos bondadosas. C) El Sol extiende sus 


